
 

 
1 

Unamigos, homilías, Bautismo de Jesús 

1.  LA FE APOSTÓLICA DE LAS ECLESÍAS CONTEMPLÓ 
EXTASIADA LA ESCENA DEL BAUTISMO EN EL JORDÁN, CLAVE DEL 

REINO. 

Lo que Dios invisible revela en el bautismo de Jesús es su decisión 
gratuita de tener un Hijo y muchos hijos, a partir de la creación mortal.  

El Dios invisible le dice a un hombre, saliendo de su soledad divina 

obligatoria, y dando un paso fuera de sí: “Tú eres mi Hijo amado, yo te 
he engendrado hoy, en ti tengo todas mis complacencias.”  Dios gratuito 

decide tener una alteridad a partir de sus criaturas mortales, y dice a 
todos los hombres que en adelante no escuchen a Yahvé, que no recen 

más el ”Shemá, Israel” y escuchen y sigan a Jesús. Dios deja de 
complacerse solo en Dios. A los místicos de la cristiandad y a los sufíes 

musulmanes les basta Dios. A Dios no le basta a Dios; necesita unos hijos 

humanos.  

Y Dios se complace en Jesús, porque como hombre, ha puesto en 

marcha dos decisiones históricas y reales: 1° Está convocando un grupo 

de discípulos y amigos; 2° enseguida empezará a encontrar personas y 
hacerlas felices quitándoles enfermedades y sufrimientos.  Dios pone sus 

complacencias en un ser humano, con su programa de vida. no guiado 
por la idea de estar solo ante Dios ni ante sus mandamientos, sino vuelto 

del todo a sus hermanos. Jesús convoca discípulos conscientes y libres, y 
se deja mandar por las necesidades de los hermanos. Empieza muriendo 

a sí mismo para hacer felices a sus hermanos. Me Amó y se entregó por 
mí. Esta originalidad absoluta, secreto guardado desde toda la eternidad 

en Dios, no puede ser de ningún ser pensante sino solo de Dios 
desconocido. Aquí está, en germen, la eclesía, que es la complacencia de 

Dios gratuito.  

Todo mundo habla de los valores del Reino Evangélico. Y se habla de 

una comunión de todos los hombres alrededor de los valores del reino; y 
la otra tendencia es a poner el reino dentro de nosotros en nuestra 

relación personal con Dios.  

En cambio, la eclesía es la clave de la fe apostólica, con la cual se 
difundió la fe cristiana de Jesús y sus discípulos, y se concretó como el 

reino de Dios.  

2. LA CRISTIANDAD CONTEMPLÓ DE MANERA DISTINTA LA 

MISMA ESCENA DEL BAUTISMO. CON LA TEOLOGÍA DE LA 

TRINIDAD.  

La cristiandad nos explica la escena así:  Dios Padre se complace en 

Dios hijo, segunda persona de la santísima Trinidad, como si el Dios Padre 



 

 
2 

abrazara y besara al Niño Dios; como si Dios continuara en la tierra la 
conversación con el divino maestro, persona divina desde antes de todos 

los siglos, revestida de carne humana. Dios se complace en Jesús porque 

es Dios encarnado. Esta escena no es el comienzo, como dice san Marcos 

de la fe apostólica.  

Se trata del Dios conocido, el Dios justo, que ha de ser satisfecho con 

la víctima divina en el Gólgota. Dios es principio y fin de todo lo que existe. 
Solo Dios basta. Dios es solo, y es único, no puede tener una imagen que 

sea igual a él; sería un robo (Flp 2,5-11). No puede tener hijo porque será 

su propio competidor.  

La inteligencia sublime de la cristiandad helenística, bajo la guía del 
divino Platón, tuvo la idea genial de definir a Dios como Santísima 

Trinidad. Esta creación increíble se facilitó con la presencia de la paloma, 

que completó la imagen de la Santísima Trinidad. 

Y esta imagen se multiplicó por toda la cristiandad, y es casi que 

obligada en todos nuestros templos. Un papa muy sabio prohibió las 
imágenes de la Santísima Trinidad (Benedicto XIV). Pero fue obedecido  

en Europa, mas no en América. 

3. LA ESCENA DEL BAUTISMO NOS DEFINE LA IDENTIDAD DE 

JESÚS, Y LA ESENCIA DE LA FE CRISTIANA APOSTÓLICA. NO ES 
UN ENCUENTRO DE DIOS CON DIOS, ES UN RASGARSE DEL CIELO, 

UN SALIR DE DIOS DE SÍ MISMO, PARA PONER SUS COMPLENCIAS 

EN UN HOMBRE, EN UN JUDÍO. 

Dios ya no se quiere revelar más mediante los poderes de este mundo 
Rasga el cielo, da un paso fuera de Dios, quiere una alteridad no divina. 

No le basta Dios. Dios no puede tener com alteridad otro Dios, porque 
Dios es uno y es solo. Rasga el cielo, sale de sí, y encuentra  por fuerza 

de su amor  Fontal un hombre totalmente guiado por el espíritu del único 
Dios, obra y gracia del espíriru divino. Es divino. Pero es en todo igual a 

nolstros como ser humano. Es nuestro molde nuevo. Y lo es porque ama 
a sus hermanos y los convoca a seguirlo a él. Él es el Hijo de Dios en la 

tierra, y conforma nuevos hijos que mueran por amor a sus hermanos.  

La fiesta del Bautismo es la fiesta de la identidad de Jesús, y el 

principio de la nueva fe cristiana. Arjé, principio del evangelio de Jesús 

Mesías hijo de Dios. Mc 1,1  

Los apóstoles y discípulos nunca aprendieron antes del bautismo de 

Jesús, todo lo que nosotros aprendimos en adviento, navidad y epifanía, 

Debemos desaprenderlo, para recomenzar con la fe apostólica.  

 



 

 
3 

4. CINCO TENDENCIAS QUE DESVIARON A LA CRISTIANDAD DE 

LA FE APOSTÓLICA 

El siglo pasado, con dos guerras mundiales, y cien millones de 
cristianos masacrados por otros doscientos .millones de cristianos de Misa 

y Biblia, y el Concilio católico, fue como el balance y la evaluación de los 
mil quinientos años de cristiandad, y el fracaso se podría atribuír a cinco 

poderes o tendencias entre otros: La imposición del Dios justo, la 
heteronomía que impone el mando de unos sobre otros, y el 

individualismo religioso, la fijación en el pasado y la respuesta a Dios 

reducida a palabras y rituales, sin transformar la historia.  

*1. Dios justo y religión del mandamiento y de la ley, al modo 

de la religión judía y de la musulmana.  

La cristiandad, como se ve con absoluta claridad en san Anselmo, 

padre de la escolástica de la “fides et ratio,” se propone por encima de 
todo resolver el problema del pecado, que exige el castigo mortal o si nó, 

la víctima como condigna satisfacción a la justa cólera de Dios. Solo un 
Dios puede como víctima ser condigna satisfacción para Dios. Y esta 

exigencia salió triunfante con Jesús Dios víctima infinita  en su condición 

divina.  

En Dios trino se da respuesta gloriosa  a esta exigencia de la fides et 
ratio, con un Dios infinitamente justo y castigador, pero también 

misericordioso.  “Oh feliz pecado que nos mereció tan gran Rdedentor. 
Ecce lignum crucis, in quo salus mundi pependit.” Esta visión de la 

cristiandad está plasmada en la encíclica grandiosa del Papa Juan Pablo 

II para celebrar sus 25 años de Papa, “Ecclesia de Euchariustia.” 2003. 

Benedicto XVI toma otro rumbo, solo cuatro años más tarde, con su 

encíclica  postsinodal “Sacramentum caritatis.”, 

Ya hemos repetido que el Papa Benedicto sentenció que la reforma de 

la Iglesia consiste en pasar de la religión del mandamiento y de la ley, a 

la gratuidad de Dios y nuestra. Pasar de la justicia a la gracia.  

*2 Heteronomía y religión de poderes de este mundo,  

Las cinco características de la cristiandad se fundan también en la 
presentación de Dios como tres personas distintas pero de un solo Dios. 

Sin duda, una verdad que ningún ser humano niega si cree en un Dios 
personal, es que Dios es Dios, por encima de todo, y el hombre es criatura 

obediente. Hasta María lo proclama: He aquí la esclava del Señor. Hágase 

en mí según tu palabra.  

La fe cristiana es heterónoma. Hay un abismo entre Dios que manda 
y castiga, y la criatura que debe obedecer. Del cielo viene la ley, 



 

 
4 

Nomos:.ley, y héteros: diversa. Del cielo viene Dios según los poderes de 
este mundo: 1: fuerza,2: jerarquía, 3: ley, 4: religión y 5: verdad. Son 

de Dios y son del espíritu divino, pero se solidarizan en matrimonio, con 

los genes egoístas y la autoestima,  y se dejan dominar por el pecado. 

La Trinidad divina, según la cristiandad, mantiene la heteronomía  
entre Dios y los hombres sus criaturas sumisas. Frente a Jesús Dios 

revestido de carne humana, usted es una criatura a distancia infinita. Si 
Dice “La imitación de Cristo: No puedes vivir sin amigo, pero si Jesús no 

es tu amigo por encima de todos, serás triste y desolado.”  Jesús para ti 
es heteronomía, porque es  Dios. Si 9eres amigo de Jesús, estás con Jesús 

Dios, a distancia infinita, en total heteronomía.  

La heteronomía o la distancia entre Dios legislador y el hombre 

obediente, no puede dejar al arbritrio de cada uno el dictaminar sobre la 
voluntad de Dios. Por eso la cristiandad organizó la jerarquía con los tres 

poderes, potestas docendi, regendi, sanctificandi, poder de enseñar la 

verdad, de mando y disciplina, y de santificar o ejercer la religión.  

Y el sumo pontífice es infalible. Por eso Lord     Acton, parlamentario 

católico inglés  se opuso a esta definición del Vaticano  I sobre el Papa, 

porque “Todo poder corrompe, y el poder absnoluto corrompe 

absolutamente.” 

A Francisco  le preguntó un jesuíta malicioso,  director de la revista 

civiltá católica, diseño de la civilización u orbe católico: ¿Usted va a 
reformar la Iglesia?. Francisco respondió que le dejaba esta tarea a 

Jesucristo.  

Creo yo que Jesús, más inteligente que todos, dice: Yo no me pongo 

a reformar la curia romana y la jerarquía de la Iglesia, que tienen 
autoridad sobre el sumiso rebaño.. Yo suprimo el sumiso rebaño, y 

engendro en las eclesías Hijos gratuitos que me engendren hijos para mi 

Padre Dios.  

Dios rasga el cielo, rompe la heteronomía, y hace un acto de amor 

con ese hombre que lo ama con todo, Jesús. Se aman en la autonomía 

humana, y  viven vida eterna, en la teonomía.  

Hay un desarrollo de la tesis de la heteronnmía en el libro del padre 
Rogers Lenaers “Der Traum des koenigs Nabukadnezar “El sueño del rey 

Nabucodonosor, traducido con el nombre de  Un nuevo cristianismo es 

posible (2009) 

*3 El individualismo 



 

 
5 

Con el Dios justo conocido de la fides et ratio, la jerarquía de poder y 
mando para resolver el problema de la heteronomía, la otra gran 

característica de la cristiandad es el individualismo. 

En el semestre de invierno de 1899/1900, Adolf von Harnack dictó en 

la Universidad de Berlín 16 lecciones sobre «La esencia del cristianismo» 
“Das Wessen des  Christentums.”  Más de 600 estudiantes escucharon las 

lecciones y se publicaron en un libro el mismo año. Su publicación 

constituyó todo un acontecimiento, por su autor, Harnack  

Los teólogos más importantes confluyen en el mundo protestante de 
principios de siglo pasado, y nos ayudan a hacernos una idea de la fuerza 

de la comente teológica calificada por Harnack como Individualismo 

religioso y Subjetivismo (EdC 31). 

«Quien desee saber lo que el Reino de Dios y su venida significan en 
la predicación de Jesús, deberá leer sus parábolas y reflexionar sobre 

ellas. Entonces comenzará a percibir de qué se trata cuando hablamos de 
El Reino. Dios viene cuando viene a los individuos concretos, entra en sus 

intenciones.  

“El Reino de Dios es, sin duda, la soberanía de Dios, pero es la 

soberanía del Dios santo en los corazones individuales, es Dios mismo con 
su fuerza.”” Aquí ha desaparecido todo lo dramático presente en la 

historia externa del mundo; se ha hundido también toda la esperanza 
externa del futuro. Acerquémonos a cualquiera de las parábolas, a la del 

tesoro en un campo... Veremos que la palabra de Dios, El mismo, es el 
Reino. Comprobaremos que no se trata de ángeles ni de demonios, de 

tronos o de principados, sino de Dios y del alma, del alma y de su Dios» 

(EdC 43). 

Según Harnack, el Reino de Dios no viene a una comunidad, sino al 
individuo. «El individuo tiene que escuchar la Buena Nueva de la 

misericordia y de la filiación y tomar partido a favor de Dios y de la 
eternidad o decidirse por el mundo y el tiempo» (EdC 90). «Desaparece 

entonces lo externo y exclusivamente futuro. Es redimido el individuo; no 
el pueblo o el Estado» (EdC 45). El Reino de Dios afecta no a una 

comunidad, sino al individuo. Tampoco tiene algo que ver con lo exterior; 
sólo con lo interior, con el hombre interior, con el alma. «El Evangelio está 

por encima de las cuestiones relacionadas con lo terrenal. No se preocupa 
de las cosas, sino de las almas de los hombres» (EdC 76); Efectivamente, 

«el invididuo» y «lo interior» son expresiones clave que emergen 

constantemente en Harnack. 

Este autor utiliza casi como un latiguillo la expresión «Dios y el alma, 

el alma y su Dios» (EdC 31.43.90.155)  

Pero Harnack conoce muy bien el Nuevo Testamento y no puede pasar 

por alto la idea de comunidad que aparece ahí unida inseparablemente 
con el Evangelio del Reino de Dios. Harnack sabe que el movimiento 



 

 
6 

cristiano se consideró como «iglesia» desde que rompió con la comunidad 
judía; que se vio como el verdadero Israel (EdC 111). Y sabe que la joven 

iglesia se entendió como un pueblo nuevo formado por judíos y griegos, 

por griegos y bárbaros (EdC114s). Y sabe que la iglesia primitiva 
consideró como su tarea principal la observancia perfecta de la voluntad 

de Dios. Ese cumplimiento perfecto le permitía «presentarse como una 
comunidad santa»(EdC 103). Harnack no comparte, pues, la idea de 

quienes piensan que la iglesia tiene que ser, por su misma naturaleza, 

exclusivamente interior y, en consecuencia, invisible. 

Pero el individualismo extremo de su teología terminó por invadir 

todas estas ideas plenamente atinadas y las empapó de ese talante. 

. Aunque Harnack sabe que la iglesia es visible en cuanto que debe 

concretarse constantemente en federaciones perceptibles en el plano 
social, la considera en último término como una sociedad espiritual, como 

una societas in cordibus que no puede identificarse con ninguna de las 

iglesias concretas de su tiempo. 

Se da un hecho decisivo: Harnack no fue el único que tuvo esa imagen 
individualista de la iglesia y de la redención. Por el contrario, representa 

una amplia corriente de la teología liberal de finales del siglo XIX y de 
principios del actual. La idea de que el Reino de Dios sólo puede venir a 

los individuos, de que es profundamente interior y de que la iglesia tiene 
que ser ante todo una sociedad espiritual fueampliamente compartida 

entonces en la teología protestante. 

¿Sólo entonces? La posición individualista de la teología liberal tal 

como se hace patente en Harnack continúa viva todavía hoy, bajo 
diversos disfraces y metamorfosis, a pesar de todas las corrientes que 

avanzan en sentido opuesto.  

Año 1941 veinte años antes del Concilio : El manifiesto de 

Rudolf Bultmann  

Bultmann reconfirma el individualismo de la f-e cristiana, que plasmó 
la teología tradicional individualista  en teología kerigmática, porque sitúa 

a cada cristiana en su acto de, como decisión libre y personal ante el 

murto que resucita como Dios.  

 Lo que llamamos la teología kerimática que concibe el acto de fe como 
un  acto ciego de fe en el resucitado. Cono un acto en el poder de Jesús 

que como Dios resucita por su propio poder,  y resucita a quien cree ensu 
resurrección con fe total. Como en el sacrificio de Abrahán. Dios me salva 

si creo en Jesús resucitado.  Puede verse una síntesis en mi libro 

“Discípulos apasionados de Jesús hoy en la Iglesia.- 

 

 



 

 
7 

Individualismo de la cristiandad católica 

Cuando se pasa de las eclesías apostólicas  al Dios justo que pone 

leyes, premia y castiga, se ha tomado una decisión que desemboca en el 
individualismo. Cada uno cosecha lo que siembra. Nada es gratuito. Cada 

uno es premiado o castigado. 

Cuando se pasa de las eclesías apostólicas, al orbe católico que preten 
de  asociar a todos los hombres en una unidad de jerarquía, creo en una 

Iglesia, una, santa católica y apostólica.Y transfiguro las eclesías 

apostólicas en una institución religiosa  que desemboca en el individuos 

frente al mando unitario total.  

De ahí el sistema de la cristiandad católica para administrar los 

sacramentos a cada uno. Y en lugar de que cada eclesía sea el sacramento 
de salvación para cada unidad biológica de vida divina, se proclama la 

Iglesia católica el orbe católico como sacramento universal de salvación.  

En consonancia con este individualismo, se administran los 

sacramentos a cada uno, se perdonan los pecados en el sacramento de la 

penitencia, y se canoniza a los cristianos de virtudes heróicas. 

*4 Fijación de la atención religiosa en el pasado.  

Toda la liturgia del año es una representación de los hechos del 
pasado. En cambio, la fe apostólica parte del bautismo como un morir con 

Cristo, un morir hoy, un morir en una vida nueva. Y un reconocimiento 
des de los actos de la resurrección sino de encontrar hoy con el viviente 

y en transformar la historia en historia de hijos queridos de Dios hoy y 

mañana.  

*5 Fijación de la respuesta a Dios en palabras y ritos.  

Analicemos un momento el modo de orar de la cristiandad: 

“Oh Dios que por el anuncio del ángel hemos conocido la 

encarnación de tu Hijo Jesucristo, …” 

“Oh Dios que en este sacramento admirable nos has dejado el 

memorial de tu pasión , concédenos venerar de tal modo … 

La fe apostólica no conoció la presencia de lo divino en los poderes de 

este mundo, en ángeles; ni responde venerando sino muriendo por amor.  

Me amó y se entregó por mi. 

Dios se revela en la historia, y nosotros respondemos transformando 

la historia para dicha de todos.   



 

 
8 

5. Comienzo de la Buena Nueva o evangelio, de 

Jesús Mesías, hijo de Dios . . MC 1.1. LA COSA EMPEZÓ 

EN GALILEA.  

1.Los autores que formularon la fe apostólica 

Aclamemos como excelsos expositores de la fe apostólica, avalados 

por Dios y por las eclesías, a: 

1. Marcos con su evangelio, concluido poco antes del año 70.  

2. Pablo escribe desde el año 50 al 62. Textos revisados hasta 80. 

3. Juan, desde el año 50 al 90 

4. El Sermón a los hebreos, entre el 65 y el 80. 

5. Los evangelios de Mateo y Lucas, sin los relatos de la infancia y del 

Resucitado. 

Los relatos de la infancia y de las apariciones del Resucitado, que se 
escribieron después del año 90, no forman parte de los textos fundantes 

de la fe de los apóstoles. No fundan la fe apostólica, sino que la suponen. 
Son un bloque de expresiones de la fe procedentes de la época 

subapostólica, de sesenta años después de la muerte de Jesús, año30, y 

treinta años después de la muerte de los discípulos y apóstoles. , 

La fe apostólica se vivió durante 20 años como el Reino puesto en 
marcha, antes de empezar a formularse. Y se puso por escrito desde el 

año 50 al 80. El año 85 todavía se desconocían tanto los relatos de 

infancia como los del Resucitado. 

La fe apostólica, de los años 50 a 85, desconoce los antecedentes de 

Jesús desde su nacimiento en Belén. En cambio, todos conocen a Jesús 
como un judío, descendiente de Abrahán Moisés, David,  de la tribu de 

Judá, y no puede ser sacerdote, obrero de Nazaret, en Galilea. Nunca 

aceptarían decir que conocieron la encarnación de Jesús por el anuncio de 
ce un ángel, o lo adoraron guiados por una estrella. Nunca oyeron 

mencionar lo de una virgen embarazada del niño Dios.  

No saben nada para su fe apostólica de los relatos de la infancia. De 
modo que ni lo niegan ni lo afirman, porque no los conocen. Y a María 

nunca se le ocurrió sacarlos de la inocencia, y revelar  que debía contar 
para glorificar lo divino. Nadie se explica el silencio de María que calla 

secretos absolutamente extraordinarios para toda la humanidad. 

Nadie sabe que existan. Esta ignorancia es esencial para captar con 

toda claridad la fe apostólica.  Todos sabían lo que todos conocen de los 



 

 
9 

hombres contemporáneos, que nacen de una mujer, del acervo genético 

necesario, y reciben una educación judía centrada en el templo.   

Atengámonos a Marcos: Arjé, génesis, el primer origen de la fe de la 
Buena Nueva o evangelio de Jesús, el Mesías  e Hijo de Dios es su 

presencia en el Jordán como un obrero galileo de Nazaret, que se hace 

bautizar por Juan el Bautista. .  

2. El comienzo o “arjé” de la fe apostólica 

Solo ahora tenemos el comiemzo de la fe cristiana y del reino de Dios 
en la tierra. No empieza con ángeles que enseñan e interpretan sucesos, 

estrellas que guían hacia Dios como niño, no necesita videntes en el 
Templo del Señor Dios. Bendigamos al Concilio que nos enseñó que Dios 

se revela por la historia, y por la historia de Jesús como ser humano. 

Jesús, obrero galileo, educado por José y María, ya como hombre 

maduro, roma la decisión libre de hacerse bautizar por Juan Bautista  Y 
enseguida la proclamación de Dios solemnísima: al salir del agua vio que 

los cielos se abrían, y que el Espíritu santo descendía sobre él como una 
paloma. Y una voz desde cielo dijo: “Tú eres mi hijo muy amado, en ti 

tengo toda mi predilección. 

Un hombre es reconocido y proclamado ante los discípulos como hijo 

muy amado de Dios. 

Ni Marcos, ni Pablo ni Juan ni ningún discípulo saben nada de los 

relatos de la infancia. 

Pablo no escatima palabras para poner como primera exigencia de la 

fe: que Jesús sea un hombre de la estirpe de Abrahán y de Irael, del  
acervo genético de David, y nacido de una mujer, esposa de José; 

educado por sus padres en las tradiciones y cultura judía, y obediente a 
la ley. Si Jesús es un ser del cielo, Jesús ya no es hombre y yo no tengo 

ninguna garantía. Solo si Jesús es hombre en todas sus dimensiones, yo 

puedo descansar porque lo que Dios hace con Jesús lo hace conmigo. 

Juan.  Prólogo. Todo lo que existe es Palabra de Dios, pero Jesús es 
palabra de Dios que procede de Dios. Por Moisés recibieron la ley, pero 

ahora en Jesús se les da la gracia, jaris. Jesús como Mesías de Israel, 
uno de l acervo genético de David, es hijo de Dios. 1Jn La eclesía que 

palpamos es lo euq anunciamos.  

Hebreos. 1 En el pasado muchas veces y de muchas formas habló 

Dios a nuestros padres por medio de los profetas. 2 En esta etapa final 
nos ha hablado por medio de su Hijo, a quien nombró heredero de todo, 

y por quien creó el universo. 3 Él es reflejo de su gloria, la imagen misma 

de lo que Dios es, y mantiene el universo con su Palabra poderosa. 



 

 
10 

. 5 ¿Acaso dijo Dios alguna vez a un ángel: Tú eres mi hijo, yo te he 
engendrado hoy? Y en otro lugar: Yo seré para él un padre, él será para 

mí un hijo. En esta etapa final de la historia, Dios ha pronunciado su 

palabra definitiva, pero no ya por medio de cualquier hombre, sino por 

medio de uno que es su Hijo.  

Las expresiones del autor sobre la identidad de Jesús se pueden 

comprender dentro de la teología trinitaria, pero son más coherentes con 

la condición humana de Jesús, uno de nosotros.  

Es un hombre compasivo, que ofrece el sacrificio de compadecerse de 

los hermanos, es el que tiene toda la confianza de Dios.  

1 Por tanto, para no ir a la deriva, debemos prestar más atención a lo 

que hemos oído. 2 Porque si la ley promulgada por medio de los ángeles 
tuvo vigencia, de modo que cualquier transgresión o desobediencia recibió 

el castigo merecido, 3 ¿cómo nos libraremos nosotros si rechazamos 
semejante salvación? La de Jesús que se compadece y cambia el gen 

egoísta.  

5 Porque Dios no sometió a los ángeles el mundo futuro del que 

hablamos, 6 como atestigua alguien cuando dice: ¿Qué es el hombre para 
que te acuerdes de él o el ser humano para que te ocupes de él? 7 Lo 

hiciste poco menos que los ángeles, lo coronaste de gloria y honor, 8 todo 
lo sometiste bajo sus pies. Al someterle todo, no deja nada sin someter. 

De hecho, ahora no vemos aún que todo le esté sometido. 9 Vemos, en 
cambio, a Jesús, que por la pasión y muerte fue algo inferior a los ángeles, 

coronado de gloria y honor. Así, por la gracia de Dios, padeció la muerte 
por todos.  El cielo y la tierra están sometidos por Dios a un hombre, 

Jesús.  

 Pionero de la salvación y Sumo Sacerdote3 10En efecto, convenía que 

Dios, por quien y para quien todo existe, queriendo conducir a la gloria a 
muchos hijos, llevara a la perfección por el sufrimiento al jefe y salvador 

de todos ellos.  

Jesús nos consagra, y nosotros somos los consagrados. 11 El 
que consagra y los consagrados tienen todos un mismo origen por lo cual 

no se avergüenza de llamarlos hermanos, 12 cuando dice: Anunciaré tu 

nombre a mis hermanos, en medio de la asamblea te alabaré, 13 y 
también: He puesto en él mi confianza, yo y los hijos que Dios me dio. 14 

Así como los hijos de una familia tienen una misma carne y sangre, 
también Jesús participó de esa condición, para anular con su muerte al 

que controlaba la muerte, es decir, al Diablo,  

15 y para liberar a los que, por miedo a la muerte, pasan la vida como 
esclavos. 16 Está claro que no vino en auxilio de los ángeles, sino de los 



 

 
11 

descendientes de Abrahán. 17 Por eso tenía que ser en todo semejante a 

sus hermanos.  

Así queda Cristo constituido en Sumo Sacerdote, «mediador» entre 

Dios y la humanidad.  

De todo el Nuevo Testamento, sólo se llama «Sacerdote» a Jesús en 

esta carta, de ahí la gran importancia que tienen estas reflexiones de 

nuestro predicador. 

 Por ahora, nos dice que este Sumo Sacerdote es compasivo (17), 
como queriendo concentrar en esta palabra toda la «memoria de Jesús»: 

su inmensa ternura y amor por los pecadores, por los pobres y 
marginados, por los hermanos de eclesía (cfr. Mt 9,36; 18). Y es 

justamente esta compasión la que le hace ser un sacerdote «fiel en el 
servicio de Dios» (17), pues ese amor compasivo de Jesús sólo podía venir 

del mismo Dios.  

17. Por eso tenía que ser en todo semejante a sus hermanos, para 

poder ser un sumo sacerdote compasivo y fiel en el servicio de Dios para 

expiar los pecados del pueblo.  

18 Como él mismo sufrió la prueba, puede ayudar a los que son 

probados. Jesús y Moisés4 1 Por tanto, hermanos, ustedes que han sido 
consagrados y participan de una misma vocación celestial, piensen en 

Jesús el apóstol y sumo sacerdote de nuestra confesión.  

2 Él es fiel ante Dios que lo nombró para este servicio, como lo fue 

Moisés entre [todos] los de su casa. 3 Más digno de gloria que Moisés, 
como es más estimado el constructor que la casa. 4 Toda casa es 

construida por alguien, pero el constructor de todo es Dios. 5 Entre todos 
los de su casa, Moisés era un servidor fiel, para garantizar lo que Dios iba 

a decir. 6 Cristo, en cambio, como Hijo, está a cargo de la casa; y esa 
casa somos nosotros si mantenemos la confianza y nos gloriamos de la 

esperanza. (Sal 95,7-11) 7 En consecuencia, como dice el Espíritu Santo: 
Si hoy escuchan su voz, 8 no endurezcan el corazón como cuando lo 

irritaron, el día de la prueba en el desierto, 9 cuando sus padres me 
pusieron a prueba y me tentaron, aunque habían visto mis acciones 10 

durante cuarenta años.  

Por eso me indigné contra aquella generación y dije: Su mente 

siempre se extravía y no reconoce mis caminos. 11 Por eso, airado, juré: 

No entrarán en mi descanso.  

12 Cuidado, hermanos: que ninguno de ustedes tenga un corazón 

perverso e incrédulo, que lo haga desertar del Dios vivo.  



 

 
12 

13 Antes bien, anímense unos a otros cada día, mientras dura este 
hoy, para que nadie se endurezca seducido por el pecado. 14 Porque, si 

mantenemos firme hasta el fin nuestra posición del principio, seremos 

compañeros de Cristo. 15 Cuando dice: Si hoy escuchan su voz, no 
endurezcan el corazón, como cuando lo irritaron. 16 ¿Quiénes, aunque 

oyeron, lo irritaron? Ciertamente, todos los que salieron de Egipto guiados 

por Moisés.  

7 Dios señala otro día, un hoy, pronunciando mucho después por 

medio de David, el texto antes citado: Si hoy escuchan su voz, no 

endurezcan el corazón 

Juan ha dicho que por Moisés, Dios eligió un pueblo con los 
mandamientos y la ley. Moisés debía ser obedecido como constructor de 

la casa de Israel, del pueblo judío.  Los desobedientes fueron castigados 

como rebeldes y desobedientes. 

En cambia, en el ahora de Jesús, Dios ha decidido no tener un jefe de 

obra sino un Hijo. Y muchos hijos. 

Época subapostólica genealogías  

Mateo en la genealogía que insiste en la humanidad de Jesús, y dice  

“Jacob fue padre de José, el esposo de María, de la nació Jesús que es 

llamado el Cristo.  

6. UNA NUEVA LITURGIA DE ADVIETO NAVIDAD Y EPIFANÍA. 

PARA ORIENTAR A LOS FIELES HACIA LA FE APOSTÓLICA.  

Los autores católicos se han visto siempre obligados a explicar los 

textos  con el presupuesto de la formulación de la Santísisma Trinidad. 
Los documentos  oficiales exigían a los exégetas católicos, interpretar los 

textos bíblicos como confirmación de la fe del magisterio de la Iglesia. 
Todos fueron formados con la convicción de reconocer dos fuentes de 

revelación, La Escritura y la Tradición de la Iglesia interpretada por el 

sagrado magisterio.  Pero el concilio rechazó la doctrina de las dos fuentes 
de revelación: De duobus fontibus revelationis. . La norma suprema de la 

fe cristiana es  una:. La Biblia, en concreto, el Nuevo Testamento.  

La fe del Nuevo testamento pone como principio un hombre galileo y 
trabajador de Nazaret, que es engendrado hoy por Dios como hijo 

querido, y que nos invita a ser como él, hijos de Dios.  Este es el principio 

el arjé de mensaje de salvación, del evangelio del reino.  

En cambio, la cristiandad cambió ese principio, y puso  ángeles, virgen 
barazada por obra y gracia del Espíritu Santo. Toda la cristiandad se formó 

fundada en los relatos de la infancia y los de las apariciones del 
Resucitado. Así se celebra la santa misa como sacrificio del altar, y el 



 

 
13 

pueblo cristiano lo que aprende con el catecismo durante muchos siglos 
es el catecismo del Padre Astete, u otro parecido.  Asenás, las familis 

cristianas se almentan ca diario con losmieterios  del rosario, que 

recuerdan todos los pasos  de los realtos de la infancia y de las apariciones 
del Resucitado. Este dilema es tan difícil de resolver, que habría que 

recurrir a un cambio de orientación general de la liturgia y la piedad. . 

La cristiandad impuso la pedagogía de los poderes de este mundo en 
los relatos de la infancia. Nosotros podríamos utilizar otra pedagogía para  

el amor mutuo en eclesía. 

He aquí una posible alternativa. 

Para el principio de la fe apostólica, el primero de enero, ponft´ramos 

como celebración el nuevo principio: el Arjé. El Bautismo de Jesús por 
Juan Bautista y la revelación del Padre, en la historia de compasión de 

Jesús.  

El primer domingo del año podría dedicarse a la presencia del viviente 

Jesús.  Ese Jesús que el Padre nos ha señalado, es el viviente que está 

entronizado como protagonista principal de la  

La mirada no esta vuelta al pasado celebrando lo pasado. Vamos a 

celebrar lo que estamos produciendo con Dios y con Jesús en nuestra 

eclesía de hoy del futuro.  

Lo que hoy celebramos en adviento, navidad y epifanía, se podrá 

celebrar en diciembre, pero como conclusión del año litúrgico.  

 y  


