
Unamigos  Ciclo A Domingo 33 

La fe apostólica dice : Jesús es el Señor y debe estar presente 

como protagonista principal de la vida de la eclesía. Y ya volvió. 

La cristiandad dice;”Subió a los cielos y está sentado a la 

derecha de Dios. Y desde allí ha de venir a juzgar a los vivos y a 

los muertos. Está ausente. 

 

1.  1Tesalonicenses 5,1   El Señor ausente o presente. 

1 Acerca de fechas y momentos no hace falta que les escriba; 2 porque 

ustedes saben exactamente que el día del Señor llegará como ladrón 

nocturno, 3 cuando estén diciendo: qué paz, qué tranquilidad; entonces, 

de repente, como los dolores del parto le vienen a la mujer embarazada, 

se les vendrá encima la destrucción, y no podrán escapar.  

4 A ustedes, hermanos, como no viven en tinieblas, no los sorprenderá 

ese día como un ladrón.  

5 Todos ustedes son ciudadanos de la luz y del día; no pertenecemos 

a la noche ni a las tinieblas. 6 Por tanto, no durmamos como los demás, 

sino vigilemos y seamos sobrios. Los que duermen lo hacen de noche; 7 

y los que se emborrachan también. 8 Nosotros, en cambio, que somos del 

día, permanezcamos sobrios, revestidos con la coraza de la fe y el amor, 

y con el casco de la esperanza de salvación.  

9 A nosotros Dios no nos ha destinado al castigo, sino a poseer la 

salvación por medio de nuestro Señor Jesucristo, 10 el cual murió por 

nosotros, de modo que, despiertos o dormidos, vivamos siempre con él. 

11 Por tanto, anímense y fortalézcanse mutuamente, como ya lo están 

haciendo.  

Desde que se encontró con el Viviente, Pablo vive su fe cristiana con 

Jesús presente y vivo junto a él. No concibe el reino de Dios  implantado 

por Jesús, sin el protagonista principal vivo y presente.  Pero  en cierto 

sentido está ausente, no lo estamos viendo. Murió, pero de un omento a 

otro vendrá a presidir el reino.  

1 Acerca de fechas y momentos no hace falta que les escriba; 2 porque 

ustedes saben exactamente que el día del Señor llegará como ladrón 

nocturno, 3 cuando estén diciendo: qué paz, qué tranquilidad; entonces, 

de repente, como los dolores del parto le vienen a la mujer embarazada, 

se les vendrá encima la destrucción, y no podrán escapar.  



2. Cristo está presente con nosotros y en nosotros. Nosotros 

somos su presencia.  Las eclesías ya viven con Jesús 

presente. No se admite otra presencia sustituta 

4 A ustedes, hermanos, como no viven en tinieblas, no los sorprenderá 

ese día como un ladrón.  

5 Todos ustedes son ciudadanos de la luz y del día; no pertenecemos 

a la noche ni a las tinieblas. 6 Por tanto, no durmamos como los demás, 

sino vigilemos y seamos sobrios. Los que duermen lo hacen de noche; 7 

y los que se emborrachan también. 8 Nosotros, en cambio, que somos del 

día, permanezcamos sobrios, revestidos con la coraza de la fe y el amor, 

y con el casco de la esperanza de salvación.  

9 A nosotros Dios no nos ha destinado al castigo, sino a poseer la 

salvación por medio de nuestro Señor Jesucristo, 10 el cual murió por 

nosotros, de modo que, despiertos o dormidos, vivamos siempre con él. 

11 Por tanto, anímense y fortalézcanse mutuamente, como ya lo están 

haciendo.  

Los cristianos en la eclesía viven siempre con el Señor. Solo falta 

que se haga visible. Pablo sigue hablando del «día del Señor». 

Pablo lo describe mediante imágenes de la tradición evangélica, como 

la del ladrón que llega en la noche (cfr. Mt 24,43s; Lc 12,29s; Ap 3,3), o 

como los dolores de parto que acaecen de repente, sin avisar (cfr. Jn 

16,21). La sorpresa de su venida afectará de manera radicalmente diversa 

a las personas, según estén preparadas o no.  

«Ustedes y nosotros», los que vivimos en eclesía, no nos 

sorprenderá ese día el ladrón, pues no vivimos a oscuras; somos todos 

«ciudadanos de la luz y del día» (5); nos ha destinado «a la salvación por 

medio de nuestro Señor Jesucristo» (9).La presencia del Señor es el día, 

el sol para la eclesía.  Y el morir con Cristo por el bautismo cristiano es el 

acto de presencia de Jesús.  Un Nuevo Universo, con un nuevo sol, El 

Viviente que es Jesús. 

Por otra parte están los que no viven en eclesía de amor, «ellos», 

«los otros», «los demás», son los que no están preparados para el «día 

del Señor», los alejados de Dios, los que confían en su seguridad, los que 

dicen con autocomplacencia «qué paz, qué tranquilidad» (3), sin 

sospechar lo que se les viene encima. Son los que pertenecen a la noche 

y a las tinieblas (5), los que están dormidos (6), los que al amparo de la 

noche se dedican a la borrachera y el desenfreno.  A todos ellos, en el día 



del Señor, «se les vendrá encima la destrucción y no podrán escapar» 

(3), para ellos será el castigo (9). Todo su discurso es una exhortación a 

permanecer alertas y vigilantes: eso es lo decisivo.  

Son dos grupos. Nosotros, que vivimos en eclesía; y los otros, el resto 

de la humanidad, todos los hombres y mujeres, incluídos los judíos. Los 

describe con imágenes opuestas y en contraste: luz-tinieblas, día-noche, 

vigilia-sueño.  

Con la visión del «día del Señor», presentada con ese despliegue 

fascinante de imágenes tomadas de la literatura apocalíptica, el Apóstol 

no hace discriminación entre buenos y malos, ni mucho menos afirma la 

predestinación de «nosotros, con nuestros méritos,» –los cristianos– a la 

salvación, y la de «ellos» –los no cristianos–, al castigo.  

Todos los seres humanos, como criaturas de este mundo, tenemos 

como final normal la muerte. Pertenecemos a la vida mortal, con el 

descanso eterno. 

Pero Dios, desconocido de la humanidad,  no juez universal sino como 

Padre y Madre, en una nueva y asombrosa decisión sobre todo el 

universo,  ofrece  la salvación en Jesucristo a todos sin excepción, como 

un don, iniciativa de la gratuidad divina. 

Como regalo, tiene que ser aceptado libremente, lo cual implica una 

colaboración activa que se traduce en una permanente actitud de 

vigilancia y compromiso. 

Nosotros, los que vivimos en eclesía de amor que da la vida por los 

hermanos, somos los que hemos acogido ya la inaudita propuesta de Dios 

en Jesús. 

 Pablo asemeja este estado de «vigilia» o de «ser ciudadanos de la 

luz» a un combate que hay que librar: «revestidos con la coraza de la fe 

y el amor, y con el casco de la esperanza de salvación» (8). Los tres 

hechos asombrosos que nos transfiguran. y las tres fidelidades, para el 

combate de cada día.1. Somos hijos de Dios. 2. Nos amamos hasta morir 

unos por otros. 3 Tenemos asegurada la vida eterna. 

Pablo concluye con una palabra de aliento: lo importante no es estar 

vivos o muertos cuando el Señor venga, lo importante es que «vivamos 

siempre con él» (10). Y esto quiere decir «ahora», en esperanza alerta y 

vigilante, y cuando llegue «el día», en un encuentro que no tendrá fin.  



La esperanza de la resurrección –o el cielo que esperamos– exige 

permanente actividad aquí en esta vida, compromiso y lucha por 

establecer en nuestro mundo las eclesías como sociedades alternativas 

de amor fraterno, al servicio del amor sin fronteras y de la fraternidad 

universal.  

La cuarta fidelidad es la acción de gracias, la Eucaristía permanente. 

Y la quinta fidelidad es la esperanza  como nueva vida eterna que 

transforma  la historia. «En Dios Padre y en el Señor Jesucristo» (1,1).  

Es hermoso comprobar que las cinco fidelidades son la esencia de la fe 

apostólica que Pablo formula desde el año 50 al 60, y sus discípulo, del 

60 al 80. 

Opción absoluta de la fe apostólica por el protagonismo  

necesario de Jesús presente en la eclesía. 

Después de la muerte de Pablo y de todos los discípulos de Jesús y de 

María, la madre del Mesías, y de todos los contemporáneos de Jesús, en 

las grandes tradiciones del Nuevo Testamento, queda definido como fe  

fundante que el Señor vive en la eclesía. De modo que vivos o muertos, 

como dice Pablo, vivimos con él. 

Y con él, se despliegan los tres hechos asombrosos: 1) que somos 

constituídos hijos de Dios al modo de Jesús, 2)  nos amamos el uno al 

otro como expresión del amor a Dios, y 3) tenemos vida eterna. Todo esto 

lo vivimos en la eclesía.  

Tenemos las tres fidelidades esenciales de nuestra teología 

complementadas con  las otras dos:  1. La vida continua de acción de 

gracias, de Eucaristía celebrada en la vida fraterna, y 2.  el compromiso 

de  transformar la historia haciendo de la eclesía, comunidad obediente a 

Jesús, una sociedad  política alternativa  frente a los demás, que interpele 

permanentemente el entorno sociológico.  

Es bueno  tener presentes las últimas recomendaciones de Pablo: 12 

Les pedimos, hermanos, que tengan respeto a los que trabajan entre 

ustedes, los gobiernan y aconsejan en nombre del Señor; 13 muéstrenles 

cariño y afecto por su trabajo. Vivan en paz unos con otros. 14 Esto les 

recomendamos, hermanos: reprendan a los que no quieren trabajar, a los 

desanimados, anímenlos, a los débiles socórranlos y con todos sean 

pacientes.  



15 Cuidado, que nadie devuelva mal por mal; busquen siempre el bien 

entre ustedes y con todo el mundo. 16 Estén siempre alegres, 17 oren sin 

cesar, 18 den gracias (eucaristía) por todo. Eso es lo que quiere Dios de 

ustedes como cristianos. 19 No apaguen el fuego del espíritu, 20 no 

desprecien la profecía, 21 examínenlo todo y quédense con lo bueno, 22 

eviten toda forma de mal. 23 El Dios de la paz los santifique 

completamente; los conserve íntegros en espíritu, alma y cuerpo, e 

irreprochables para cuando venga nuestro Señor Jesucristo.  

24 El que los llamó es fiel y lo cumplirá. 25 Rueguen [también] por 

nosotros, hermanos. 26 Saluden a todos los hermanos con el beso santo. 

27 Por el Señor les recomiendo que lean esta carta a todos los hermanos. 

28  La gracia de nuestro Señor Jesucristo esté con ustedes.  

 

La cristiandad conservó este saludo: “Dominus vobiscum:” El 

Señor esté con ustedes  Lo convirtió en un deseo ritual, que solo el 

sacerdote puede hacer. Y, además, se dirige a la multitud.  La fe 

apostólica, en cambio  expresa al decir el Señor está con ustedes la fe en 

la presencia de Cristo en la eclesía, los que viven con el beso santo y la 

permanente eucaristía. Es un saludo exclusivo de los quen viven según la 

voluntad de Cristo. La respuesta sería   

“Y nosotros vivimos como él quiere y damos la vida por los 

hermanos”.  

El deseo fundamental de Pablo es sobre la armonía interna de las 

comunidades. Lo interesante de este final epistolar es que esta armonía 

y paz comunitaria están bajo la responsabilidad «de los que trabajan entre 

ustedes, los gobiernan y aconsejan en nombre del Señor» (12).  

El propósito de la página web 
Al comenzar esta página web establecimos, como sol de todo, la fe 

apostólica, como se formuló hacia el año 80, después de la muerte de 

Pablo y de los acontecimientos cruciales del año 70:  El judaísmo 

tradicional se hundió. Este hecho y sus consecuencias convencieron a las 

comunidades cristianas de que el Señor ya está presente y triunfador en 

la comunidad cristiana, y que no se necesita otra venida del Señor. 

Este hecho, de la presencia del Señor, movió a todas las eclesías a 

seguir con mayor entusiasmo la vivencia cristiana como Pablo la había 

enseñado.  Y lo mismo sucedió a las comunidades surgidas alrededor del 



discípulo amado y de las eclesías o episinagogas, de la carta a los hebreos. 

(10, 23.)     

3. La presencia real del Señor, opción absoluta 

de la fe apostólica por el protagonismo  

necesario de Jesús presente en la eclesía.   

Pablo dice que sigan viviendo, despiertos y vigilantes, como han 

aprendido. Ustedes viven como si Cristo ya hubiera venido. Sigan con el 

mismo entusiasmo. Ustedes ya tienen la presencia real del Señor en sus 

hermanos, en la eclesía.  Dedíquense a ellos, que eso es hacer a Jesús 

presente en las relaciones históricas de unos con otros, en la autonomía 

de nuestra historia humana.  

La Tradición Apostólica mantuvo esta convicción, en los tres primeros 

siglos  “Los discípulos cumplieron la voluntad de Jesús edificando eclesías 

en cada lugar.”  

Son las eclesías domésticas, o comunidades obedientes a Jesús, o 

grupos de personas y de familias en alianza de amor mutuo y de vivencia 

comunitaria: eran un solo corazón y una sola alma, ponían cosas en 

común y no había indigentes entre ellos. Se reúnen semanalmente o 

varias veces por semana para vivir esa comunión, con la acción de gracias 

o eucaristía: la jaris o presencia del Señor. Él está con nosotros.  

Como Jesús humano, -nacido de mujer, de los genes y ADN de 

David, de la tribu de Judá, está entre ellos, no necesitan una 

religión.  

No necesitan templo porque tienen las casas de los participantes. De 

ahí la palabra “comunidades domésticas.” No necesitan sacerdotes. 

Nadie en el Nuevo Testamento menciona la necesidad de unos sacerdotes 

con vocación o elección divina. Nadie rezó por las vocaciones 

sacerdotales.   

En efecto, los sacerdotes son necesarios para ofrecer los sacrificios, y 

nadie mencionó la necesidad de sacrificio, muerte o sufrimiento, para 

expiar por los pecados.   

Según la fe apostólica, Jesús murió para inducirnos a morir por los 

hermanos, dar la vida por ellos; a morir con Cristo para engendrar hijos 

al Padre. El sacrificio era el de Rm 12.  No se necesita mediador entre la 

comunidad y Dios, porque Dios se acercó a nosotros en Jesús que nos 

enseña a agradar a Dios ´por la compasión de unos con otros, en nuestra 



autonomía histórica humana. Para estar con Dios solo necesitamos a 

Jesús. No necesitamos una religión, porque tenemos a Jesús para cambiar  

esta creación por la fuerza del amor fraterno. 

Recordemos que Jesús expulsa a los vendedores del templo. Dios no 

se compra con dinero y sacrificios religiosos. Y por esa denuncia de Jesús, 

lo matan a él.   El imperio sí necesita dinero; y, por eso, “dad al  César lo 

que es del César.” Jesús dice a los escribas, sacerdotes y piadosos “Se les 

quitará la administración de la viña y del reino.” Jesús hace la tarea en 

lugar de la religión. Y crucifican a Jesús y lo matan.  

Muriendo, Jesús demuestra que vale la pena sufrir y morir para 

cambiar  la religión, y en su lugar poner a Jesús. Y con su muerte, Jesús 

nos invita a morir para reemplazar la religión y dar la vida, no como 

sufrimiento y sacrificio expiatorio sino como vida nueva de amor y servicio 

mutuos. La vida de amor fraterno en la eclesía, muerte de unos por otros, 

es la complacencia del Padre. Es el amor mutuo de personas humanas, y 

eso no es religión.  

 El sufrimiento que exige la religión no agrada a Dios. Le agrada el 

sufrimiento y la muerte para cambiar la religión y reemplazarla por la 

vivencia y presencia del Señor Jesús en la eclesía-Jesús.  

Esto es de una importancia colosal, es el paso de la cristiandad y de la 

justicia divina de la cristiandad, a la gratuidad del Padre en Jesús, nuestro 

Señor. Es pasar del Dios conocido de la fe y razón, al Padre y Madre Dios 

desconocido de la mente humana. 

Según el sermón a los hebreos, Jesús ni era sacerdote ni podía serlo 

por no ser de la estirpe de Leví. Es contundente, como Juan es 

contundente cuando dice que no fue Moisés el que nos dio pan del cielo 

con la ley y el templo. (Jn 6) 

Este es el noble combate de la fe,  que hoy continuamos, para pasar 

de la religión de la cristiandad, a la fe apostólica.  

En la dirección de la eclesía de Tesalónica, Pablo no deja a 

ningún sacerdote encargado, con jurisdicción. Ni sacerdotes, ni 

pastores ni reyes: ninguna jeraquía de poder de unos sobre otros. 

Pero Pablo no está solo. La pequeña comunidad tiene ya sus líderes 

locales a quienes el Apóstol exige que amonesten a los insumisos, que 

animen a los débiles y oprimidos, que socorran a los más necesitados. Por 

otra parte, pide a todos respeto para los líderes (12) y cariño y afecto por 

su trabajo (13). Ni Pablo hace de sacerdote ni los demás líderes.  



No podía terminar sin recordarles de nuevo el don del Espíritu que está 

presente en toda la carta: la alegría, que debe caracterizar su vida de 

cristianos. Es interesante su exhortación final: «No apaguen el fuego del 

Espíritu, no desprecien la profecía» (19s), como animando a los 

tesalonicenses a poner al servicio de todos la diversidad de carismas y 

dones que habían recibido: «busquen siempre el bien entre ustedes y con 

todo el mundo» (15).  

La santidad de Dios envuelve a los santos y elegidos que participan en 

la eclesía. En sus palabras finales, pide al Dios de la paz que los santifique 

totalmente: espíritu, alma y cuerpo. Es la única vez que aparece en las 

cartas de Pablo tal descripción del ser humano completo. La mención del 

cuerpo es intencionada, e insiste en que el cuerpo debe ser también 

santificado y no considerado como algo despreciable y secundario como 

lo consideraba la filosofía griega. Con referencia al «beso santo»    

La santidad de Dios envuelve a todos los miembros activos de la 

eclesía; son santos canonizados. Pero no hay sacerdotes como tampoco 

mediadores celestiales ni mediadores terrestres. No se habla de jerarquía 

de pastores sacerdotales. No existía ningún clericalismo. 

La humanidad no necesita una religión. Los dioses no saben resolver 

los problemas humanos. Si lo supieran ya los habrían resuelto. 

El único Dios verdadero, Padre y Madre en Jesús, ha intervenido en 

Jesús para cambiar los egoísmos por la compasión de Jesús hasta la 

muerte por los hermanos. No se necesita una religión sino una experiencia 
concreta de misericordia, de gratuidad, de paciencia divinas, en las 

relaciones interpersonales. Ese es el nuevo sacrificio agradable a Dios.  



Paso hacia la religión. Podemos imaginar este proceso 

en líneas maestras.  

Jesús está presente porque yo hago lo que él hace. El me ama y muere 

por mi; y yo amo a mis hermanos como él me ama, y muero por ellos. 
Soy compasivo como él es el compasivo, y es el sacrificio agradable a 

Dios, y nosotros en la eclesía somos el sacrificio.  

*Ya la Vulgata latina pone en labios de Jesús, en la última cena, los 

verbos en futuro, para decir que él interpreta su propia muerte como el 
sacrificio, la víctima.   “Éste es mi cuerpo que será entregado: tradetur 

(mañana viernes) en la cruz.”  Jesús mismo interpretó su muerte como el 
de una víctima agradable a Dios como condigna satisfacción por nuestros 

pecados. Cuando yo miro a Jesús en agonía, o miro la Hostia que me 
muestra el sacerdote en la Santa Misa, veo la víctima divina que agrada 

a Dios y paga por nuestros pecados. “Este es el cordero de Dios que quita 
el pecado del mundo.” 

Esto lo reconoce el Papa Benedicto en su libro, publicado cuando ya 

era papa.  Según los textos originales, Jesús no usó el futuro sino el 

presente, que se refiere al pasado. Este es mi cuerpo que se ha 
entregado…Hasta en las misas de hoy decimos el futuro que empezó a 

usar la Vulgata.  

*De ahí la cristiandad pasó a exclamar “Oh feliz culpa que nos mereció 
tal Redentor. He aquí el madero de la cruz del cual estuvo pendiente la 

salvación del mundo.” Hasta la encíclica de Juan Pablo II. La Iglesia de la 

Eucasristía (2003). 

El c, 6 de Juan queda desplazado de la interpretación de la eucaristía 
y se concentra en el Gólgota, sacrificio cruento, e incruento en la Santa 

Misa.  

Se desplazó la interpretación de Pablo, la de Juan y la de la carta a los 

hebreos sobre el sentido de la muerte de Jesús, que son eje del Nuevo 
Testamento.  

Se dejó al Dios desconocido como Padre y Madre, y se volvió al Dios 

justo que exige una condigna reparación.  Ya la muerte de Jesús no se 
puede comprender como muerte de nosotros por nuestros hermanos. 

Toda la eclesía ofrecía la víctima como compasión de Jesús.  

*En cambio, para el sacrificio era necesario el sacerdote, y para la 

acción sacrificial se necesitaba el templo y, en el templo, el altar. Se 
inundó la cristiandad de templos y catedrales, de altares y de sagrarios. 

Y esta religión tan perfectamente diseñada se fue perfeccionando a través 
de los siglos. Hasta el Concilio Vaticano II. Y se garantizó con la certeza 

de que la tradición sagrada era segunda fuente de revelación divina.  (De 
duobus fontibus revelationis: Sobre las dos fuentes de revelación). 



¿Qué es lo que agrada a Dios, qué es lo que 

nosotros tenemos que hacer frente a Dios?   

La fe apostólica no tiene ninguna duda: Este es mi Hijo muy amado, 
escúchenlo a él.  Y Él tiene una sola respuesta  vivan en eclesía porque 

de esta manera se cambia el modo de ser hombres o mujeres, para ser 
Hijos de Dios como Jesús.  

La cristiandad dijo que lo que agrada a Dios es el sacrificio de Jesús 

con méritos suficientes para todos los nombres y todos los pecados. De 

ahí, la abundante redención. De ahí también los tesoros de gracia y 
santificación que la jerarquía sacerdotal y religiosa reparte: Potestas 

sanctificandi. 

 

Es conveniente que hagamos el ejercicio de acompañar la cristiandad 

en la transformación de la fe de los apóstoles, en la religión de la 

cristiandad.  

Jesús ausente.  Jesús se quedó en el cielo, está ausente: recemos: 
“A ti clamamos, gimiendo y llorando en este valle de lágrimas. Éa pues, 

señora, abogada nuestra. Vuelve a nosotros esos tus ojos misericor-
diosos, y después de este destierro, muéstranos a Jesús, fruto bendito de 

tu vientre.  

Necesitamos unos ojos misericordiosos que nos miren. Y María nos 

mira. Se inundó la cristiandad de imágenes de María, con ojos 
misericordiosos Su presencia bendita, nos consuela de la ausencia de 

Jesús. “Y después de este destierro, múestranos a Jesús, fruto bendito de 

tu vientre.” 

El credo oficial de la cristiandad obliga a creer: “Subió a los cielos, y, 

desde allí vendrá a juzgar a los vivos y a los muertos.” 

La cristiandad dio otro paso fundamental:  la presencia real de Jesús 

en la Eucaristía.  Jesús en el sagrario, Jesús en la misa, se hace presente 
y sensible. Lo vemos y lo tocamos con toda reverencia en la Hostia 

consagrada. 

Y rezamos: “Oh Dios que en este sacramento admirable nos dejaste el 
memorial de tu pasión: del Gólgota, las llagas, la sangre, los azotes, la 

cruz y la muerte.” No hay redención sin efusión de sangre.”  

 Concédenos venerar de tal modo los sagrados misterios de tu 

cuerpo y de tu sangre. Nuestra respuesta a Dios y a Jesucristo es  una:  

venerar de tal modo los sagrados misterios de tu cuerpo y de tu 

sangre.  



Queda desplazado Jesús que ama a los hermanos y muere, y en su 
lugar se entroniza la ceremonia religiosa de adoración, veneración y culto; 

y quedamos desplazados nosotros como continuadores de la acción de 

Jesús en la compasión con nuestros hermanos, y en su lugar se entroniza 

la ceremonia religiosa de adoración, veneración y culto.  

Pedimos cumplir nuestra tarea oyendo misa y asistiendo a la presencia 
del Señor en el sagrario.  Somos fieles si adoramos, lo que agrada a Dios 

es que veneremos y celebremos  la memorial de la pasión.  

Nuestra vida cristiana consiste en repetir hasta el fin del mundo: “Por 

su dolorosa pasión, ten misericordia de nosotros y del mundo entero.” 

Así tenemos definidas dos características esenciales de la religión de 

la cristiandad: 1. La dedicación de los cristianos a la veneración de María, 
reina y madre de Dios, teotocos.  en el cielo y de los santos canonizados 

y del cielo. Todo el año van desfilando para nuestra veneración 
recordando el sacrificio eucarístico. 2. La dedicación a la adoración de la 

presencia real de Jesucristo en la Hostia consagrada. Ya Jesús no está 
presente en la eclesía sino en algo tangible, religioso y sagrado que es la 

Eucaristía. Ahí tenemos templos, sacerdotes y ceremonias 

cuidadosamente definidas, que son la presentación y el testimonio de la 

religión de la cristiandad hasta el Concilio Vaticano II. 

Y este proceso culmina cuando la teología llega a proclamar sin 
ninguna duda: “La fuente y la cumbre de la vida cristiana es la Sagrada 

Eucaristía, la santa Misa, la presencia real de Jesús en la Hostia 

consagrada.” 

*Según la fe apostólica, los ojos misericordiosos que necesitamos ver 
son los ojos de nuestros hermanos de eclesía, que de verdad nos aman. 

Esos son los santos cuyo apoyo incondicional necesitamos, porque ahí 
está la fuerza divina de vida eterna que Dios Padre y Madre promete por 

Jesucristo.  

Y la presencia real que necesitamos es la de una unidad biológica, de 

un cuerpo con sus miembros y de la vid con los sarmientos. Esta es la 

experiencia y vivencia de comunión en Cristo que tenemos en la eclesía. 

*Según la fe de la cristiandad, Dios llega a nosotros a través de María 

santísima, Madre Dios y madre nuestra. Dios está con nosotros  a través 
de sus ojos misericordiosos en la vida  hasta la muerte: “Ruega por 

nosotros ahora y en la hora de nuestra muerte.”  Clave de la fe cristiana 

la devoción y oración a María, Madre de Dios, y el rezo del santo Rosario. 

Y en lugar de la muerte por los hermanos, la concentración religiosa 
de la cristiandad está en la Eucaristía, como sacrificio actualizado del 



Gólgota, en el sacrificio incruento del altar.  y como presencia real de 

Jesucristo.  

La fe apostólica debe difuminarse o desplazarse discretamente como 
un misterio, el cuerpo místico de Cristo, que es la Iglesia católica 

universal, con el soberano pontífice como cabeza infalible, con la tiara,  

Imaginemos las vivencias de todos los santos durante más de mil años 
en nuestros países cristianos alrededor de María y alrededor de la 

Eucaristía, que hicieron sensible la presencia del Señor.  

Así, en lugar de una historia por transformar por las nuevas relaciones 

interpersonales de amor mutuo, nos quedamos con una religión para 
repetir perpetuamente reviviendo el pasado de presencia física de Jesús 

el Señor, y pidiéndole a él con oraciones incesantes nuestras y de 
nuestros intercesores en el cielo y en la tierra. La religión nos pone como 

tareas indispensable hasta el fin del mundo: Nos declaramos pecadores y 
decimos: “Por eso, ruego a santa María siempre Virgen, a los ángeles y a 

los santos…” 

La vida de las eclesías se perdió; pero no hay problemas, porque Jesús 

tiene la presencia real en la eucaristía. Solo que para disponer de la 
presencia real necesitamos, irremediablemente, de los sacerdotes. Y eso 

se resuelve con oraciones incesantes por las vocaciones sacerdotales. 

*Es interesante anotar que la cristiandad fue sensible a este problema, 
de cómo hacer sensible la presencia del resucitado. En la vigilia pascual, 

y en lugar de una imagen del resucitado nos educó a ver el resucitado 

como cirio pascual, incluso con las llagas. Recientemente se empezó a 
utilizar la estatua del Resucitado. Y en nuestras parroquias todos se 

apresuraron a comprar la estatua del Resucitado.Y está resuelto el 

problema de la presencia del Resucitado en la celebración pascual.  

En las religiones el representante y mediador entre Dios y los hombres 

es un personaje central de la religión, es el sacerdote, que acapara el 

respeto y el papel de Cristo.  

Con el agravante que el mediador entre Dios y los hombres, el 
sacerdote, se convirtió en el representante de poder, de la jerarquía.  Así 

tenemos la presencia de Cristo con los tres poderes: mando o ejecución. 
legislar y juzgar y santificar. Así se formó la jerarquía con los tres poderes 

sacerdotales a la cabeza de la cual está el Sumo Pontífice.  

Concluyamos esta visión general de la cristiandad  con una reflexión 

útil para nuestras relaciones  con los monoteístas. 

Se habla de las religiones del Libro. ¿De cuál libro?: tres libros. Los 
judíos tienen la Biblia, el Antiguo Testamento. Los musulmanes, el santo 



Corán y parte del Antiguo Testamento, ya que ellos consideran a Abrahán 
como el primer musulmán.  La cristiandad tiene como libro una 

interpretación del Nuevo Testamento como religión.  

Se debe distinguir entre las tres religiones y la fe apostólica que no 

entra en la categoría de religiones, porque supone relaciones con Dios 

dentro de la autonomía de la creación, con quien es humano. 

 

San Mateo 25,14-30  Parábola de los talentos 

(Lc 19,11-27)  

14 Es como un hombre que partía al extranjero; antes llamó a sus 
sirvientes y les encomendó sus posesiones. 15 a uno le dio cinco bolsas 

de oro, a otro dos, a otro una; a cada uno según su capacidad. Y se fue.  

16 Inmediatamente el que había recibido cinco bolsas de oro negoció 

con ellas y ganó otras cinco. 17 Lo mismo el que había recibido dos bolsas 
de oro, ganó otras dos. 18 El que había recibido una bolsa de oro fue, 

hizo un hoyo en tierra y escondió el dinero de su señor.  

19 Pasado mucho tiempo se presentó el señor de aquellos sirvientes 

para pedirles cuentas. 20 Se acercó el que había recibido cinco bolsas de 
oro y le presentó otras cinco diciendo: Señor, me diste cinco bolsas de 

oro; mira, he ganado otras cinco. 21 Su señor le dijo: Muy bien, sirviente 
honrado y cumplidor; has sido fiel en lo poco, te pongo al frente de lo 

importante. Entra en la fiesta de tu señor.  

22Se acercó el que había recibido dos bolsas de oro y dijo: Señor, me 
diste dos bolsas de oro; mira, he ganado otras dos. 23 Su señor le dijo: 

Muy bien, sirviente honrado y cumplidor; has sido fiel en lo poco, te 

pondré al frente de lo importante. Entra en la fiesta de tu señor.  

24 Se acercó también el que había recibido una bolsa de oro y dijo: 
Señor, sabía que eres exigente, que cosechas donde no has sembrado y 

reúnes donde no has esparcido. 25 Como tenía miedo, enterré tu bolsa 
de oro; aquí tienes lo tuyo. 26 Su señor le respondió: Sirviente indigno y 

perezoso, si sabías que cosecho donde no sembré y reúno donde no 
esparcí, 27 tenías que haber depositado el dinero en un banco para que, 

al venir yo, lo retirase con los intereses. 28 Quítenle la bolsa de oro y 
dénsela al que tiene diez. 29 Porque al que tiene se le dará y le sobrará, 

y al que no tiene se le quitará aun lo que tiene. 30 Al sirviente inútil 

expúlsenlo a las tinieblas de fuera. Allí será el llanto y el crujir de dientes.  

Podemos interpretar esta parábola como un llamado a la responsa-
bilidad personal, ante la voluntad de Dios, el cual tomará cuentas 

rigurosas. Y la invitación es al miedo y al temor de Dios.   



Y el temor es paralizante.  La religión del mandamiento y de la ley 
produce estatuas de sal como la mujer de Lot. Se trata del Dios conocido 

que es juez y castigador y ante él nos movemos por el temor a las cuentas 

que hay que dar. Por eso , pedimos a la Virgen cincuenta veces cada día: 
“Ruega por nosotros, ahora, y en la hora de nuestra muerte.” Nos 

traumatiza el momento de la muerte. 

El punto de tensión de la parábola está en la escena de la rendición de 
cuentas, y de manera especial en la conducta del sirviente demasiado 

precavido y temeroso de las cuentas. La cristiandad ha tenida muy 
presente al Dios justo y exigente.  Hasta nos presentó como dones del 

Espíritu Santo la sabiduría del cumplidor y el temor de Dios.  Pentecostés 
y el santo temor de Dios.  Y el resultado son nuestros cristianos pasivos, 

miedosos y precavidos. 

Los discípulos de Jesús tienen que hacer fructificar los bienes del reino 

durante el tiempo que se les concede. No como negociantes sino de 
manera gratuita, en el tiempo de la eclesía, oporootunidad de morir como 

Jesús, en favor de nuestros hermanos y amigos. 

El que no hace fructificar los dones recibidos, de manera gratuita con 

sus hermanos, arriesgando perder  para crear el amor y los Hijos para el 
Padre, no responde al proyecto de Jesús. De ahí la necesidad de salir de 

la religión del mandamiento y de la ley, a la fe de los apóstoles de 

arriesgarlo todo, de morir, por los hermanos 

El balance de la ética de la cristiandad de los que se culpan de continuo 

como pecadores, escrupulosos y precavidos,  es un mundo herido y 

adolorido.  

 

 


